
La Santa Famigl ia ,  
famigl ia  vera perché 
sempre in movimento.

IL PORTICO
La  news let ter  mens i le  
       de l la  Comuni tà  D iacona le
                de l la  D ioces i  d i  S I racusa

In questa
newsletter:

Pagina 2
Editoriale .

Pagina 3 -  4 

Pagina 5 
Papa Leone XIV:
l ’  Avvento,
tempo di  attesa!

DICEMBRE   -   2025 |   N.  62 IL PORTICO - email: redazione.ilportico.sr@gmail.com - web: http://arcidiocesi.siracusa.it//il-portico/ 1
              

 |  pag ina  1

Pagina   6 
Messaggio
del l 'arcivescovo
Francesco Lomanto
per l 'Avvento

Pagina   7

Pagina   8
Programma dei
festeggiamenti
di  Santa Lucia 2025

Con lo sguardo rivolto alla Sacra Famiglia

Santa Famigl ia  
di  Nazareth



Questo evento nella vita di Gesù ci ricorda che Il dialogo è
una modalità privilegiata e indispensabile per vivere,
esprimere e maturare l’amore nella vita coniugale e
familiare. Ma richiede un lungo e impegnativo tirocinio
(AL. 136) allora è necessario sviluppare l’abitudine di dare
importanza reale all’altro (AL 138). Dobbiamo quindi avere
davanti ai nostri occhi il dinamismo della Santa Famiglia
fatto di libertà (ciascuno ha una particolare chiamata da
parte di Dio!) ma anche di relazioni da vivere in profondità
(la famiglia come tale ha una testimonianza da dare e
quindi un ruolo da costruire insieme attraverso il
confronto e il dialogo). Se vogliamo realizzare nella nostra
vita familiare ecclesiale e sociale il modello della Santa
Famiglia dobbiamo ricordare che è sempre necessario
sviluppare alcuni atteggiamenti che sono espressione di
amore e rendono possibile il dialogo autentico (cioè alla
base) … Darsi tempo, tempo di qualità, che consiste
nell’ascoltare con pazienza e attenzione, finché l’altro
abbia espresso tutto quello che aveva bisogno di
esprimere (AL. 136.137)

 |  pag ina  2

La liturgia, molto opportunamente, ci fa celebrare nella
domenica dopo Natale la festa della Santa famiglia,          
così siamo subito chiamati a riflettere sulla conseguenza
dell’Incarnazione del Figlio di Dio che celebriamo           
nel Natale. San Giovanni Paolo II nella sua Tertio millennio
adveniente in preparazione al grande giubileo del 2000
afferma con chiarezza: In Gesù Cristo, Verbo incarnato,       
il tempo diventa una dimensione di Dio, che in se stesso è
eterno (n.10). 
Il Verbo Incarnato infatti, assumendo la natura umana,
come afferma Luca, cresceva in sapienza, età e grazia
davanti a Dio e agli uomini (Lc. 2,52), naturalmente           
è logico che, come tutti noi, anche Maria e Giuseppe
imparavano e crescevano, così, come in tutte le       
famiglie attuali, ci sono crescite differenti: i genitori                  
non compresero (Lc. 2,50), anche se Gesù stava             
loro sottomesso (Lc. 2,51). Il cammino allora da
intraprendere, per tutti e in tutte le occasioni,                   
è fare come Maria: sua madre custodiva tutte             
queste   cose   nel   suo   cuore   (Lc. 2,50),   meditandole. 

“NON SAPEVATE CHE IO DEVO OCCUPARMI DELLE COSE DEL PADRE MIO?” (LC.  2 ,49)

di Mons. Tito Marino



mette in movimento chi gli sta vicino e ne smuove l’animo.
Difficile stare fermi accanto a uno così.
L’intreccio tra il movimento del corpo e i moti dell’anima è
custodito dal linguaggio che frequentemente esprime la vita
affettiva grazie al lessico del movimento: le e-mozioni, la
commozione, l’at-trazione, la se-duzione, il trasporto affettivo,
le pulsioni, la re- pulsione (cioè qualcosa che “spinge”), le più o
meno consapevoli ri-mozioni di ricordi dolorosi. Altre situazioni
emotive sono rese attraverso il movimento di “premere”, con
cui si esercita una “pressione”: essere im-pressionato, sotto
pressione, de-presso. Non solo l’aspetto passionale/ passivo
dell’anima, ma anche quello libero e attivo è indicato grazie a
movimenti: ci si decide per un motivo, si dà una motivazione che
pro-muove l’azione. “Cosa ti spinge ad agire così?”, “Per quale
motivo continui a vivere?”, “Qual è il movente?”. Insomma:
nessuno muoverebbe un dito senza un motivo, cioè “qualcosa
che muove”. Azioni come “at-tendere”, “prestare at-tenzione”,
“in-tendere” e perfino l’ambivalente “pretendere”, non si
verificherebbero senza il movimento del “tendere”. E che dire
del gioioso divertirsi e dell’impegnativo convertirsi, esperienze
segnate dal verbo vertere, cioè “girare”, “voltare”? Così pure lo
stile globale e l’atteggiamento morale di un individuo sono
indicati dalla sua postura, dal portamento e dal    
com-portamento, vale a dire la qualità di portare-sé-con gli
altri e con le cose. Chi “sa stare in piedi sulle proprie gambe”,    
o   è   “piegato   dalla   sofferenza”, ovvero   “curvo   davanti  ai

In questo anno giubilare sono stati tanti i pellegrini che  mossi
dal desiderio di attraversare la Porta Santa hanno lasciato le
loro case per recarsi, con il cuore pieno di speranza e di Gioia,
a Roma. Un movimento che parte da lontano, un movimento che
ha coinvolto in prima persona una famiglia speciale, la famiglia
di Nazareth. 
Famiglia movimentata, la Santa Famiglia. Basta chiedere a
Giuseppe e a Maria cosa passarono poco prima delle nozze.
Famiglia in movimento. Così è presentata nei Vangeli di Matteo
e Luca. Infatti, stando al primo, dopo la nascita di Gesù, i tre
lasciano Betlemme, nel sud d’Israele, per andare in Egitto. Da lì
ritornano in Terra Santa, ma al nord, a Nazareth. Per Luca, la
coppia si diresse da Nazareth a Betlemme, poco prima della
nascita di Gesù, rientrando a casa dopo la sua presentazione al
tempio di Gerusalemme. La distanza tra Nazareth e la città
santa era di circa 150 chilometri; per coprirla, una carovana
impiegava almeno una decina di giorni. Lo stesso evangelista
scrive che i tre si recavano ogni anno a Gerusalemme, in
occasione della Pasqua. Ciò significa che, tra andata e ritorno,
la famiglia era in viaggio pressappoco un mese all’anno. Quando
Gesù ebbe dodici anni, il percorso della coppia fu più lungo: due
giorni aggiuntivi di cammino e tre giorni di  ricerca del ragazzo
per le strade di Gerusalemme. L’episodio evidenzia l’intreccio
tra il movimento e le emozioni: le strade percorse dalla coppia
sulle tracce di Gesù e l’«angoscia » (Lc 2,48) a motivo della sua
scomparsa. Non  c’è  che  dire:  venendo  al  mondo, il Salvatore 

LA SANTA FAMIGLIA,  FAMIGLIA VERA PERCHÉ SEMPRE IN MOVIMENTO

di Giovanni Cesare Pagazzi

 |  pag ina  3



nelle relazioni ogni tanto ci si trova, quasi sempre ci si cerca.
Una famiglia reale (come reale è quella di Nazareth) vive   
la Domenica dell’incontro stabile e pacificato, ma anche i sei
giorni del movimento dovuto alla mancanza, la quale parla   
la lingua dei bisogni, dei desideri, degli equivoci, delle
incomprensioni, dei distanziamenti, degli umori non
corrispondenti... 
L’ideale omeostatico è ultimamente sostenuto da una società
e da un modello di mercato che considerano fallimentare, o
perfino colpevole, il senso stesso della mancanza; perciò
fanno in modo che si ottenga quanto   è desiderato 24 ore su
24 e 7 giorni su 7. Riempiendo immediatamente i vuoti, si
spengono anche i desideri… di tutti i tipi. Il desiderio, infatti,
è il movimento dovuto a una mancanza. L’origine stessa del
vocabolo lo dice: “ de-sidus” può significare “proveniente dal
cielo”, ma anche “in assenza del cielo”, “in mancanza delle
stelle”, indicando la situazione degli antichi marinai del
Mediterraneo, costretti a cercare punti di riferimento,
durante la navigazione notturna, sotto  un cielo coperto,   
e perciò privo di stelle. La Santa Famiglia non inibisce   
le famiglie di questo tempo con la sua statica, irraggiungibile
perfezione (se irraggiungibile, non invita a muoversi per
raggiungerla…). Al contrario, mossa da mancanze felici   
e tremende, incoraggia a considerare i vuoti non come
malattie dei legami, ma quali segnali della loro perfetta
fisiologia  che  scuote,   smuove   alla   ricerca  e  fa  trovare.
 

 |  pag ina  4

potenti”, oppure “con la schiena dritta”. Chi è “teso”,               
o “disteso”. Anche esperienze prettamente intellettuali sono
rese in termini di moto: seguire un corso universitario,
intraprendere un per-corso di studio, come fosse una corsa. La
serissima parola “metodo” significa “durante il cammino” o
“dopo il cammino”. Ogni forma di progresso, manco a dirlo,
significa “andare avanti”, e qualsiasi tipo di progetto è
“gettare avanti”. Che dire poi della difficile arte di “educare”,
che indica smuovere qualcuno fino a “tirarlo fuori”? Ciò che
motiva e mette in movimento è sempre una differenza di
potenziale dell’anima, lo squilibrio provocato da qualcosa che,
mancando, attrae. Senza mancanza e vuoto, non si darebbe
nessun movimento. Esattamente come due vasi comunicanti:
per creare un flusso, una corrente, un vaso deve essere vuoto,    
o meno pieno dell’altro. Un sistema perfettamente in equilibrio,
o saturo, è stabile, ma, appunto, immobile. La famiglia             
di Nazareth si reca in Egitto perché le mancano sicurezza          
e pace; si muove ogni anno verso il tempio di Gerusalemme
perché sente la mancanza di Dio; Giuseppe e Maria setacciano
la Città Santa perché hanno perduto il Figlio. Spesso (anche
nella Chiesa) si presenta come ideale del rapporto di coppia      
e della relazione tra genitori e figli un modello troppo
“equilibrato”, “omeostatico”, “saturo”. In tale situazione         
“ci si trova sempre”; non esistendo mancanze e vuoti, è inibito
ogni movimento (anche angoscioso) come fosse sintomo          
di  malfunzionamento.  Così  facendo,  non   si   comprende che



tragiche”. Nella Divina liturgia nella Chiesa di San Giorgio al
Fanar torna indirettamente la parola attesa, perché, dice
Leone XIV, “ci sono stati molti malintesi e persino conflitti
tra cristiani di Chiese diverse in passato, e ci sono ancora
ostacoli che ci impediscono di essere in piena comunione, ma
non dobbiamo tornare indietro nell’impegno per l’unità”. In
questo tempo di “sanguinosi conflitti e violenze in luoghi
vicini e lontani, i cattolici e gli ortodossi sono chiamati ad
essere costruttori di pace. Si tratta certamente di agire e di
porre delle scelte e dei segni che edificano la pace, ma senza
dimenticare che essa non è solo il frutto di un impegno
umano, bensì è dono di Dio”. Lavorare per la pace è anche il
messaggio del patriarca ecumenico di Costantinopoli,
Bartolomeo I: “Di fronte a tanta sofferenza, l’intera creazione
che ‘geme’ si aspetta un messaggio di speranza unificato dai
cristiani che condannino inequivocabilmente la guerra e la
violenza, difendano la dignità umana e rispettino e si
prendano cura della creazione di Dio”. E aggiunge: “non
possiamo essere complici dello spargimento di sangue che si
sta verificando in Ucraina e in altre parti del mondo e
rimanere in silenzio di fronte all’esodo dei cristiani dalla
culla del cristianesimo o essere indifferenti alle ingiustizie
subite dai ‘fratelli più piccoli’ del nostro Signore”.
Avvento. Tempo di attesa e di speranza: “la porta oscura del
tempo, del futuro è stata spalancata – scrive Benedetto XVI
nell’enciclica Spe salvi – chi ha speranza vive diversamente;
gli è stata donata una vita nuova”. Matteo, nel suo Vangelo, ci
chiede di essere sempre pronti ad accogliere il Signore, di
“custodire” la speranza. Si potrebbe dire, con le parole di
papa Ratzinger che l’uomo “è vivo finché attende, finché nel
suo cuore è viva la speranza. E dalle sue attese l’uomo si
riconosce: la nostra statura morale e spirituale si può
misurare  da  ciò  che  attendiamo,  da  ciò  in  cui speriamo”.

 |  pag ina  5

Attesa. L’Avvento è il tempo dell’attesa, del “già e non ancora”.
È il “tempo del concepimento di un Dio che ha sempre da
nascere”, scriveva padre David Maria Turoldo; tempo di “gaudio
perché è nato al mondo un uomo” che vince la notte, i silenzi,
le solitudini: “vieni tu che ci ami / nessuno è in comunione col
fratello / se prima non lo è con te, Signore. / Noi siamo tutti
lontani, smarriti, / né sappiamo chi siamo, cosa vogliamo: /
Vieni sempre, Signore”.
Attesa. È la parola che fa da fil rouge del primo viaggio di papa
Leone in Turchia e Libano, dove è giunto ieri, domenica            
30 novembre. Attesa perché i cristiani possano ritrovare
quell’unità tra le chiese, la quale, seppure imperfetta, è stata
ricordata nel far memoria dei 1700 anni del Concilio ecumenico
di Nicea, là dove quel “noi crediamo” è diventato la chiave per
comprendere la comune fede dei credenti in Cristo. Se l’attesa
è “un aspetto profondamente umano, in cui la fede diventa, per
così dire, un tutt’uno con la nostra carne e il nostro cuore”,
diceva papa Benedetto XVI, nelle parole di Leone XIV, nei
discorsi pronunciati nel viaggio, l’attesa è “bisogno di pace, di
unità e di riconciliazione” e questo bisogno “c’è attorno a noi,
e anche in noi e tra noi”. 
Attesa di pace in un tempo segnato da guerre, conflitti e
violenze. L’Ucraina dalla Turchia dista poche miglia marine;
Gaza, Israele, Siria sono territori confinanti. Parla di
“condivisione delle differenze” tra le diverse tradizioni
liturgiche – latina, armena, caldea e sira – tra le altre Chiese      
e comunità cristiane, papa Leone, e con le parole di Giovanni
XXIII chiede che “si compia il grande mistero di quell’unità     
che Cristo Gesù con ardentissime preghiere ha chiesto al Padre
celeste nell’imminenza del suo sacrificio” e rinnoviamo           
“il nostro ‘sì’ all’unità, perché tutti siano una sola cosa”.          
Un cammino di dialogo anche con gli appartenenti alle
comunità non cristiane. “Viviamo in un mondo in cui troppo
spesso la religione è usata per giustificare guerre e atrocità”
ricorda papa Leone nella messa che celebra a Istanbul sabato
pomeriggio. L’atteggiamento dell’uomo verso Dio e quello verso
i fratelli sono connessi perché “chi non ama, non conosce Dio”,
per questo, afferma, “vogliamo camminare insieme,
valorizzando ciò che ci unisce, demolendo i muri del
preconcetto e della sfiducia, favorendo la conoscenza e la
stima reciproca, per dare a tutti un forte messaggio di
speranza e un invito a farsi operatori di pace”. Parole che
tornano nell’incontro nella cattedrale della Chiesa armena con
la quale i “legami fraterni sono sempre più stretti, dice il Papa,
che sottolinea la “coraggiosa testimonianza cristiana             
del  popolo  armeno  nel  corso dei secoli, spesso in circostanze 

PAPA LEONE XIV: L’ AVVENTO, TEMPO DI ATTESA !
di Fabio Zavattaroi 



condizione della nostra unione con Dio, perché Dio abita nella
carità e nell’amore: «Dov’è carità e amore, qui c’è Dio»
(Canto)”. E poi un riferimento alle parole di Papa Leone XIV
che ricorda come la comunione ecclesiale “unisce le diversità
e crea i ponti di unità nella varietà dei carismi, dei doni e dei
ministeri. È importante imparare a vivere così la comunione,
come unità nella diversità, perché la varietà dei doni,
raccordata con la confessione dell’unica fede, contribuisca
all’annuncio del Vangelo. Su questa strada siamo chiamati a
camminare […], perché di tale fraternità abbiamo tutti
bisogno. Ne ha bisogno la Chiesa, ne hanno bisogno le
relazioni tra laici e presbiteri, tra i presbiteri e i vescovi, tra
i vescovi e il Papa, così come ne hanno bisogno la vita
pastorale, il dialogo ecumenico e il rapporto di amicizia che
la Chiesa desidera intrattenere con il mondo”. Il Natale del
Signore: fondamento della coscienza missionaria della Chiesa
Infine il mistero del Natale “fonda la missione cristiana nella
testimonianza di ciò che si è contemplato, nell’incontro che si
è istaurato con il Dio della vita, nel rapporto personale di
fede che si è stabilito (cfr 1Gv 1,3) e, al contempo, indica la
finalità di ogni scuola di evangelizzazione nella
partecipazione alla vita divina”. E noi come “come testimoni
fedeli di Cristo, siamo chiamati a mostrare che la nostra
speranza in Lui è viva e che il nostro servizio di carità si
edifica già in questo mondo, ma si apre anche nel dono della
vita del mondo che verrà. Incrementiamo la nostra fede e
continuiamo a camminare insieme nella speranza, per
crescere nella comunione con Dio, per costruire la Chiesa
sinodale missionaria, per portare a tutti la gioia del Vangelo,
la pace di Cristo, la carità divina, per condurre il mondo a Dio
e ravvivare la profezia sociale. Andiamo incontro al Signore
che viene, perché «ci ha resi degni di stare alla sua
Presenza» (Preghiera eucaristica II). Viviamo l’intensità della
fede, realizziamo la comunione con Dio e con i fratelli,
offriamo la nostra testimonianza di carità per accendere negli
altri il desiderio di conoscere Dio, di incontrarlo e di amarlo”.

 |  pag ina  6

Il Natale del Signore come fondamento del mistero di Dio nel
mistero dell’uomo; fondamento della comunione ecclesiale e
fondamento della coscienza missionaria della Chiesa.
L’arcivescovo di Siracusa, mons. Francesco Lomanto, ha inviato
un messaggio ai fedeli in occasione della prima domenica di
Avvento, per “alimentare spiritualmente la nostra preparazione
al Natale del Signore e per sostenere il nostro cammino di fede,
il nostro servizio pastorale, il nostro impegno di testimonianza
cristiana”. L’accoglienza della venuta del Signore “apre alla
comunione ecclesiale e ci sostiene nell’opera comune di
trasmissione della fede e di profezia della carità”. Il Natale del
Signore: fondamento del mistero di Dio nel mistero dell’uomo
“Credere in Dio è vivere davvero una vita che ha dimensioni
infinite, perché ci pone dinanzi al mistero di Dio che si dona a
noi e ci eleva a Lui. La nostra vita così piccola, così povera in
sé, così umile, porta le dimensioni stesse di Dio che si è fatto
uomo per vivere in noi. Nel suo Spirito, Egli si è unito a noi,
perché la nostra vita diventasse la sua vita, affinché la sua vita
diventasse la nostra. E noi, per il mistero del Natale del
Signore, siamo immersi in un’estasi di adorazione e di lode”
scrive mons. Lomanto.  “Papa Leone XIV, nella sua ultima
lettera apostolica, ha ribadito: «Ciò che Cristo è per natura, noi
lo diventiamo per grazia. Attraverso l’opera della redenzione,
Dio non solo ha restaurato la nostra dignità umana come
immagine di Dio, ma Colui che ci ha creati in modo
meraviglioso ci ha resi partecipi, in modo ancor più mirabile,
della sua natura divina» (cfr 2Pt 1,4). La divinizzazione è quindi
la vera umanizzazione. Ecco perché l’esistenza dell’uomo punta
al di là di sé, cerca al di là di sé, desidera al di là di sé ed è
inquieta finché non riposa in Dio: Deus enim solus satitat, Dio
solo soddisfa l’uomo! Solo Dio, nella sua infinità, può
soddisfare l’infinito desiderio del cuore umano, e per questo il
Figlio di Dio ha voluto diventare nostro fratello e redentore»
(Leone XIV, In unitate fidei, 7)”. Il Natale del Signore
fondamento della comunione ecclesiale: “La comunione con Dio
ristabilisce la comunione con tutti. La nascita di Gesù rinnova
tutti i rapporti degli uomini. La comunione con il Cristo è il
fondamento della comunione fraterna e della comunione col
mondo” spiega nel suo messaggio l’arcivescovo. “La comunione
tra gli uomini ha la sua origine nel cuore di Dio che si dona a
noi nell’Incarnazione del suo Figlio Unigenito. Quindi, l’unione
fra noi diventa la prova della nostra unione con Cristo:         
«Da questo conosceranno tutti che siete miei discepoli,           
se avete amore gli uni per gli altri» (Gv 13,35). Senza l’unione
a Cristo e senza  la  carità  verso altri,  non possiamo vivere      
la  comunione  con  Dio. La  solidarietà  con   gli   uomini   è  la 

MESSAGGIO DELL'ARCIVESCOVO FRANCESCO LOMANTO PER L'AVVENTO
di Alessandro Recupero



tra i coniugi, la paura della malattia… Nella famiglia   
di Nazaret, le nostre famiglie così come la famiglia umana,
può imparare a lasciarsi guidare dalla mano potente di Dio.
Se è vero, da una parte, che in molte situazioni ci si senta
“profughi”, “estranei in casa propria” o nel cuore dell’amato,
è altrettanto vero che ogni ostacolo, ogni difficoltà può
essere trasformata in opportunità di “esodo”, in opportunità
di “cammino di conversione” che solo può condurre alla
serenità, alla pace, alla stabilità. Lo Spirito Santo continua
ancora oggi a guidare “tutte le genti”, “tutte le coppie”,
“tutti i genitori”. Ma occorre mettersi in ascolto dello Spirito
che parla in noi. Se il Figlio di Dio ci viene incontro in   
un bambino e solo uno sguardo di fede sa coglierlo presente,
allora è importante ricordarci che le cose quotidiane   
non sono mai di poco conto; che gli incontri quotidiani non
sono mai inutili o pure coincidenze: ci vuole uno sguardo   
di fede per cogliere dentro e oltre. Perché tutto è “luogo”   
in cui incontriamo (o rifiutiamo) la presenza di Dio.   
Tutto è segno per chi crede. Vivere il vangelo della famiglia
non è facile oggi, ancor più in questi tempi. Si viene criticati   
o attaccati solo perché si vuol difendere la vita fin dal
grembo materno. Eppure nel vangelo noi troviamo la via per
vivere una vita bella a livello personale e famigliare, una via
certamente impegnativa, ma affascinante e totalizzante.   
Una via della quale merita ancora oggi fidarsi e affidarsi,
sull’esempio e per intercessione della stessa Santa Famiglia
di Nazaret. In ogni famiglia ci sono momenti lieti e tristi,
tranquilli e difficili. È la vita. 
Vivere il “vangelo della famiglia” non esula dal vivere
difficoltà e tensioni, di incontrare tempi di lieta fortezza   
e momenti di tristi fragilità. Famiglie ferite e segnate   
da fragilità, da fallimenti, da difficoltà… e possono risorgere   
se imparano ad attingere alla fonte del vangelo,   
possono  ritrovare  nuove  possibilità  di  ripartenza. 

 

“Essi erano appena partiti, quando un angelo del Signore
apparve in sogno a Giuseppe e gli disse: "Àlzati, prendi con te il
bambino e sua madre, fuggi in Egitto e resta là finché non ti
avvertirò: Erode infatti vuole cercare il bambino per ucciderlo".
Egli si alzò, nella notte, prese il bambino e sua madre e si
rifugiò in Egitto, dove rimase fino alla morte di Erode, perché si
compisse ciò che era stato detto dal Signore per mezzo del
profeta: Dall'Egitto ho chiamato mio figlio. Morto Erode, ecco,
un angelo del Signore apparve in sogno a Giuseppe in Egitto e
gli disse: "Àlzati, prendi con te il bambino e sua madre e va'
nella terra d'Israele; sono morti infatti quelli che cercavano di
uccidere il bambino". Egli si alzò, prese il bambino e sua madre
ed entrò nella terra d'Israele. Ma, quando venne a sapere che
nella Giudea regnava Archelao al posto di suo padre Erode,
ebbe paura di andarvi. Avvertito poi in sogno, si ritirò nella
regione della Galilea e andò ad abitare in una città chiamata
Nàzaret, perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo
dei profeti: "Sarà chiamato Nazareno". (Mt 2,13-15.19-23).           
Se c’è un dato che colpisce dalla lettura del testo del vangelo,
sono i tanti verbi di “movimento”: partire, alzarsi, fuggire,
rifugiarsi, abitare…e anche la cartina geografica non è da
meno: Betlemme, Egitto e poi Nazaret. Certamente la chiave di
tutto questo “movimento” la troviamo nella citazione del
profeta Osea: “Dall’Egitto ho chiamato mio figlio”. Luogo di
rifugio per i perseguitati e punto di partenza dell’Esodo di
Israele. La Famiglia di Nazaret ricalca in questo modo il
cammino di tanti perseguitati e profughi della storia, ma nello
stesso tempo rimanda alla mano potente di Dio che sa liberare
il suo popolo. L’esperienza della famiglia di Nazaret non può
non far pensare alle tante famiglie di oggi anch’esse “in
movimento”. Certamente le famiglie costrette a lasciare le loro
case e le loro terre, in cerca di pace, serenità e lavoro. Ma
anche a quell’apprensione che coltivano le nostre famiglie per
l’ansia di  non arrivare  a fine mese,  per l’instabilità affettività  

SANTA FAMIGLIA DI NAZARETH

 |  pag ina  7



 |  pag ina  8 |  pag ina  8


